

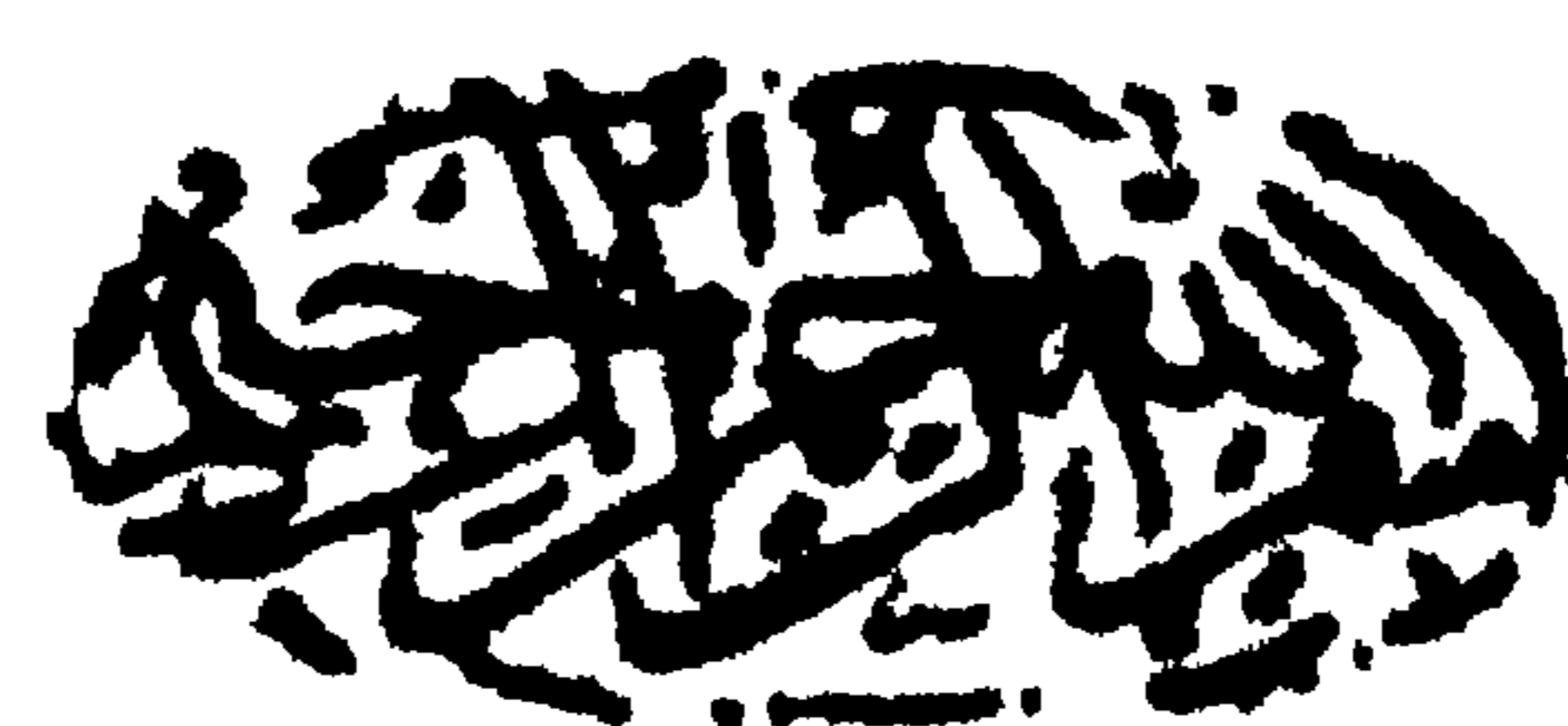
بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

فَسَلَّمَ اللّٰهُ عَلٰى مَنْ يَشَاءُ وَلَا يَنْهٰى  
كَارِبِيْمُ الْأَمْرِ مُحَمَّدُ مُنْذِرٌ طَلَّمُ الْعَالَمِ

بِاتِّهَامِ سِيَّدِهِ حَسِينِ رَدِّوْلِيْ مُنْجَرِ

مَاهُ دِسْمِبَرِ ١٤٢٩

سِرْفَارَزْ قَوْيِيْ بَنْجَارِ لَكَحْمُوْنِيْنْ جَنْبَارِ



# شیعہ خدا

## و سماجیہ

شیعہ اپنے کو حقیقی مسلمان، سچا موسن، اور قرآن مجید کا پیرو  
رسول خدا کا اصلی پرستار سمجھتے ہیں، اور اس دھرم کے پر ان کی دلیل یہ  
ہے کہ شیعہ اور جملہ فرقہ اسلامی کا حب خلافت امیر المؤمنین پر اتفاق  
ہو گیا تو اب کوئی حجرا نہیں رہتا۔ پھر لیتمن خلافتوں میں جو نزاع و  
اختلاف ہو سب کا خاتمہ، خلافت امیر المؤمنین قبول کر لئے کے بعد  
ہو جاتا ہے۔

لہذا قرآن مجید سیرت رسول و احادیث رسول کو اُسی خلیفہ  
برحق سے اور اُس نے کی اولادے کے لیا چلے ہیں، اور زندگی کے  
سر شعبہ کا اس اس اُس نے تعلیمات رسول کو فرار دینا چاہیے جو علیٰ

وآل علیؑ کی مصدقہ ہوں، جو تم خلافت پر کے بعد بیان اخلاق  
مرکزیت حاصل کر جی۔ اب اخلاق کی کوئی کنجائی نہیں ہے، بلکن  
بیانی سے اُس مرکزیت کو ناصیحت و خارجیت نے فائز نہ رہنے  
دیا، اور مسلمانوں کو دھوکا دی سے سیر اخلاق و تفرقہ میں دعا الدین  
شیعہ یہی کہتے ہیں کہ حنفی ای و جیاں جو رسول کی حدیث  
کی صورت میں بتیں وہ بجز علیؑ وآل علیؑ دوسروں کے پاس  
نہیں ہیں۔

الف۔ اس لئے کہ رسول کے پاس سہ وقت رہنے والے ایکے  
سر اکون لوگ تھے۔

یہ رسول کے گھر واے تھے، رسول کے ہر فعل و عمل کو دیکھوں  
سے زا بید جانتے تھے۔

ب۔ جانب عمر کا رسول کی زندگی میں بدیکر کہ ہم کو خدا کی کتاب  
کافی ہے: رسول ارشادات کو ٹھکرا جائے تھے، اور ائمہ کے احادیث  
سے بے نیاز ہو جائے تھے۔ علیینہ ابو بکر رسول کی پانچ سو حدیثیں جلدی پکے  
تھے۔ (انذکرۃ الحفاظ)

او خلیفہ عمر نے رسول کی تمام حدیثیں جلوادی بخیں (طبیعتات  
ابن سعد)

او رابن سعد اور ابوداؤد اصحابیوں کا اس جرم میں قید کر دیا تھا  
کہ وہ رسول کی حدیثیں زا بید بیان کرتے تھے۔ (انذکرۃ الحفاظ) اور تمام

حکام و عمال کو سخت ترین حکم عتاکر رسول کی کوئی حدیث نہ بیان کرنے یاد سے اور نہ تفسیر قرآن مجید بیان ہونے پاولے (تاریخ طبری) مذکورہ شہادتوں سے احادیث رسول کو پہلی بھی دو خلافتوں نے خاتمہ کر دیتا۔ لہذا خلافت پرستوں کے پاس جو رسول کی حدیثیں ہیں، خواہ نخواہ بعد کی گڑھت ہوں گئی اور جن کے خلیفہ کو احادیث نبوی کی ضرورت نہ تھی ان کے پیروں کو محل بامحمدیت کب جائز ہو گا۔ لہذا رسول کی صحیح حدیثیں جو بھی پاس کتے ہے وہ عملی و آں علی ہی سے۔

اس نے شیعہ بھر علی و آل علی و شاگردوں کے کسی دوسرے سے احادیث رسول نہیں لیتے، اور جو سہوں کے دین اسلام کو خود ساختہ سمجھتے ہیں۔

رسول و آل رسول سے اُسی گروہ کو کیا لکھا و چھکتا ہے جو رسول کی بات سننے پر تیار نہ ہوں، بلکہ ارشادات رسول کو دنیا سے مٹانے پر تلے ہوئے ہوں۔

اس نے شیعہ مذہب کے سمجھنے کے لئے ضرورت ہے کہ اُنہوں امامت و خلافت کو سمجھا جاوے، کیونکہ اس اس و بنیاد مذہب شیعہ کی امامت ہی پر ہے۔

و بِاللّٰهِ التَّوْفِيقُ حَكْيَمُ الْإِمَامَةِ عَلَامُهُ هَنْدِي

(۱)

کہا جاتا ہے کہ رسول نہ کرنے نے فرمایا ہے: «اصحابی کا لنجوہ میں با یہم اقتدیم احتدیم» (مریسرے کل اصحاب تاروں کے ماتسند ہیں جس کی چاہیے پیر و نیک کر دیا، ہدایت پاؤ گے) دوسری حدیث: «اصحاب بکھڑھم عدال»، سپریں اصحاب عادل ہیں۔

شیعہ دونوں حدیثوں کو غلط سمجھتے ہیں، اور اُنھیں نواصیب و خوارج کی پیداوار سمجھتے ہیں جو علمی بن ابی طالب کی مرکزیت کو توڑنا چاہتے تھے۔ دونوں احادیث خبرہ اس کی سند جو دیکھنے سے ہماری حماہیہ ہوتی ہے شیعہ کہتے ہیں کہ

الف. ذکرہ حدیثیں علی دآل علی سے مولیٰ نہیں ہیں جو خلوت و جلوت ہیں رسول نہ کے یا اسی رسمے، انھوں نے ایسی اہم شے کو کبھی نہ تھا، اور کیوں اُنکوں سے چھپے یا،

بنیک کہا جا سکتا ہو نہ اور ناد بحوال نے اپنی فوتیت و انتدار صحابہ پر قائم رکھنے کی وجہ سے ایسی حدیثیں نہیں پیاں۔ لیکن یہ شیعہ ہو جاتا ہے جب امانت، دیانت، صداقت، عدالت کو اولاد رسول کی چانچی پا جائی و سہم اُن کا اعلیٰ کیہ کیڑ خود اس الزام کو ہٹا کر ذکرہ حدیثوں کو صحابہ پرستوں کی حکمت قرار دے سکتا ہے۔

ب۔ رسول ہرگز ایسی تعلیمیں دے سکتے جو اسلام کی مرکزیت

شکر سلسلہ کو منتشر کر کر اگزدہ کر دے۔

ج. خود رسول نہ کہا نے ہار بار صحابہ سے فرمایا یہ کہ میرے بعد تم مگر اسہ دن فتنہ جاؤ گے، اور قتلہ و فساد بھائی کرو گے۔ تمام اسلامی مسند محدثین ایک تفہ و فساد کے داتھات سے بہری پڑی اسی وجہ پر اُن اصحاب کے ہاتھوں ہوئے۔ (کتابہ الاعداث مانع)

ایسی صورت میں ہر سو خدا احمد اصحاب کو کب عادل کہ سکتے تھے اور نہ فتنہ پر دانوں کی پیروی کا حکم دے سکتے تھے جسیں کو فرائیں نے قتل سے شکر پر تربا یا ہے۔

د. جلد مصلحین و محدثین کو اقرار ہے کہ اصحاب میں کثرت سے متفق شاہی تھے، خوبی نفع کر کے بعد۔ فرآن مجید نے بھی کثرت سے اُن منافقوں کی مذمت کی ہے۔ رسول نہ کہ مسیح مسیح محدثین متفقین کی مذمت میں موجود ہے۔

خدینہ بیان کو منافقوں کی فہرست بھی عطا فرائیں تھی۔ اس کے باوجود رسول اپنا فرمان کر دے سکتے تھے۔

ہ۔ نام اصحاب میں کب کیا بنت تھی۔ محدثوں کی کتابیں میں وہ کہ اس کسی صحابی سے کچھ مروی ہے، وہ صورت سے اُس کا خلاف مروی ہے اس صورت میں کب تھکن ہے کہ ہر مسلمان کی پیروی سوجہ برداشت ہو۔ اخلاقان میں ایک مگر اسہ دوسری حق پر ہو گا۔

و۔ مادر تھی دمیر کی مادر تھی۔ اور خود اصحاب پرستوں کے علی

سے واضح ہے کہ بھاپ بکھرنا ہے ملک میں داخل و مغسل  
بھی ہے، پھر بخدا سب کا بکھرنا کیسے ایک سکتے ہے۔  
درجہ ذکر میں سے شیعہ ایسی حدیثیں قبول نہیں کئے، اور  
بعدہ خاتم رسالت پیر روی کا وہ حجارت فرید دینی ہے جو فرآن مجید اور دخیر  
احادیث میہودی اور مغل کے طلاق ہے۔

امامت کیا ہے اور درجہ رفیعہ انسانیت کا ہے، اور کمال انسانیت  
کو انسان کاں بناؤ کر خلق کیسے انسانیت کی تعلیم دیں۔ اسے  
سماں بہوت کی کرنے خرچ ہی نہیں۔ پھر رسول کا فایہ مقام و جاہشیں،  
اسے کارہبڑوی ہو سکتا ہے جو بہوت کی خرچ پر دی کرنے کی اہمیت  
رکھتا ہو، اور خود بھی اعلیٰ نمونہ انسانیت کا ہو۔

اس لئے درجہ گردانی مارکھ اسلام کی کرو، اور انسانوں سے  
دیکھو علی و آل علی کے سو ایساں کی کسی فرد کو، صحابی ہو یا نامبی ایسا نہ  
پڑے گے جو صفات میں انبیا کی تصور ہو، اور انسانیت میں درجہ کا ملے  
رکھتا ہو۔

شیعہ سب میں ہر انسان کو منظر امامت ہونا چاہئے، اور  
یہ حکم نہیں ہے جب تک اُس کے جلدہ اعمال و اقوال و افعال و  
معتقدات اماموں کی سیرت پر نہ دوصل جاؤں، اور امامت کو منظر  
ذات رسالت و تصور رسالت ہونا چاہئے۔ اور رسالت و نبوت کو

ذکر صفات الیہ بنا چاہئے۔  
 اس نے شیعوں کا کوئی عمل، خبادت، طاعت، واعظت و مسیح  
 نہیں ہے، جب تک وہ میہار امامت پر پہنچا اور اُنہوں کا امامت  
 و خلافت مسیح نہیں ہے، جب تک وہ میہار بیوت و رسالت پر نہ  
 فرق اصل و تقلیل کا ہوتا ہے، اور فاصل و مفہوموں کا بیوت اصل و  
 افضل ہے۔ امامت فرع و مفہوم۔ اسی طرح سے خلافت و امامت  
 اصل ثانی ہے، اور افضل ہے، تمام امامت سے اور صحیح امامت  
 موسیوں کی فرع اور مفہوم ہے امامت سے۔  
 وہ امام و خلیفہ ہیں جو سکتا ہیں کہ قول عمل خلافت قول و  
 عمل امام ہو۔

مدعیان اسلام جس طرح سے صورتی اور عادی سلام کہلانے  
 میں، مخالفت قرآن و حدیث کی وجہ سے اُسی طرح سے صورتی  
 اور اعادی سفید ہجی ہیں، جن کے اعمال و اقوال سیرت انہی  
 کے خلاف ہوں۔

اسی نے قرآن مجید نے ان عربوں کو دکا ہے جو اپنے کو  
 مومن کہتے تھے، اور کہا ہے یہ کہو کہ ہم اسلام لائے یہ نہ کہو کہ ہم ایمان  
 لائے جنک متحارے دلوں میں ایمان پھرنا کر لے گو  
 شیعہ اپنے اس خال میں اُنہیں، اور غیر متزلزل ہیں،  
 اور علی و آل علی میں گیارہ اماموں کو امام برعن و خلیفہ مطلق قرار

دیتے ہیں۔

(۲۱)

اگر مذکورہ دونوں حدیثیں صحیح مان لی جاؤں تو تب کیا شیوں نے انتخاب خلافت میں غلطی نہیں کی ہے بلکہ مرتفعی، حسن مجتبی، امام حسین بلاشبہ صحابی رسول نے۔ کوشاں و پورت رسول اول اولاد رسول تھے، رسول کی گود کے پالے تھے۔ علی مرتفعی برادر رسول اولاد رسول، شاگرد رسول تھے۔

ہم نے اُنہیں کیا پیر وی کی اور احادیث مذکورہ کی وجہ سے ہدایت پافتہ ہو گئے۔ اجماع و شوریٰ۔ قرود غلبہ ہرگز دشکری نہیں ہے (کہ دیکھو پیاری کتاب، اسلام و جمہوریت)

اگر مذکورہ حدیثیں صحیح ہیں تو حدیث کی مخالفت پر اجماع و شوریٰ کرنا رسول کی مخالفت پر اجماع کرتا ہے۔ رسول کی معنی کی مخالفت اور ایمان سے باستہ دھونا ہے۔

پیر بھی شیعوں کے انتخاب کی محنت اندازی پڑی، اور بالآخر علی مرتفعی پر اجماع ناگزیر ہوا۔ اگرچہ کچھ دیر بعد علی کی مرزاں تباہ ہوئی، اور آنچھے تک قائم ہے، مسلمانوں کا ہر ذمہ خلیفہ مانتا ہے۔ بیکا جاوے اُس گروہ کو جس نے اس مرزاں کو تواری اور امت رسول کو پر اگزدہ و منتشر کیا، اسلام پر ایسی ہاں می خرب نکالی، جو ناقابل حفوجیم ہے۔

طریقہ اور ان خلافت خلائے اجتہادی کمک حسن قدمہ چاہیں  
حلاحت کرنے خواز خطاہی رہے گی۔

علیٰ نقیٰ نے امام حسن کو خلیفہ بنایا، شیعوں نے وہ سے  
محبوبی کی اقتدا کی، جب ان کو مجہود کر کے خواز نشیم کیا گیا تب بھی  
ان کی معیاری خلافت پر کوئی امتنیں پڑ سکتی۔ ان کی ۱۱۱۱ میت  
دو چانپیں کسی کے چین یعنی سے نہیں چھٹ سکتی۔

اگر ایسا ہی موقع کسی یہودی نصرانی کے ہاتھ سے ہوتا جاؤں  
یا مسلمانوں کے ہاتھوں ہوا، تو کیا وہ خلیفہ رسول و امام ہن جاتے؟  
ہرگز نہیں۔ رسول خدا کی صلی اللہ علیہ وسلم سے کیا رسول رسول نہ رہے  
سکتے۔ کیا رسالت ان کفار میں طرف منتقل ہو گئی سکتی۔ سچھرا امام کی اس  
تقریب کو دیکھو جو وقت دست کشی مبینہ فرمائی، اور اپنی مجبوری اس  
گردہ کی خلافات دیگر اہل کتاب افغانستان میں اعلان فرمایا، دیکھو  
تاریخنامے اسلام

شیعوں کے لئے "صحابی کا النجوم" نے راست کھول دیا اور  
امام حسن کے بعد امام حسین کو خلیفہ و امام انتے رہے، اور ان کی پڑی  
میں اپنے لئے سنبھات دہ دیا۔ اور ہر گز کوئی غلطی نہیں کی۔

شیعوں کا اس معیاری خلافت پر عزیز نہ زل اعتماد ہے  
اور ثبوت امانت پر وہ قرآن حدیث عقل کی بیشمار دلبلیں پڑ کرتے  
ہیں، چند دلیلیں حسب ذیل ہیں۔

## پہلی دلیل (۳)

قرآن مجید نے مدد حمد آپ کے نعم نوی الفعل کی محبت کر اجتنبیت  
قراءت کے کردار احتجب و حمدو ایمان قرار دلبے۔ فوی انقربیت میں  
ابو جبل، ابو ابی، علی الحطب، بھی ابی، یہ محبت فرض کی گئی ہے،  
اگرچہ جو ان محبت ہوتی تو خدا کو قرآن میں اُس کے فرض کرنے کی ہدایت  
نہ ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ محبت فرض کی گئی ہے خلاف ہے۔ اور جذدا ایمان  
ہے۔ سلسلے سے پہلی سی جمیعت دار باب اسی جو ملا تقدیم  
سے کوٹ جانی ہے، اور ان کا شانشی قرائتوں کے بعد ہذا ہے  
آن نسبی قرابت دار ہوں ہیں عقلائی محبت بہت کم محبوب کے انتہام  
کی بھروسی کر سے، ان کی نافرمانی سکے پے، اور اہمیت کو ذمہ سمجھے  
اسکے علاوہ محبت اور کیا ہے۔

اسکے درود مخدانے ہار بار نام لے لیکر بیان فرمایا ہے  
حدیث مسیحی پہنچا گی، اصحاب بوتا بعین نے اقرار کیا ہے۔ بھروسہ  
پیر وی ہج جزدا ایمان ہوا میر المؤمنین کی امانت کیا ہیں دبیل ہے

## دوسری دلیل

افضل تین عبادت یعنی نماز جب بکے سمجھ نہیں ہوتی کہ

آل رسول پر صلوٰات نہ بھی جاوے۔ جملہ صحابہ دمّا بھی و خلفاء  
نے اے طرح سے نمازیں پڑھیں۔ اور آج بھی جملہ مسلمان کی فرقے  
کے ہوں اسی طرح سے نماز بھاگاتے ہیں۔

اگر مسلمان اسی طرح سے نماز پڑھتے ہیں جس طرح سے فو  
رسالت پتاہ نے پڑھی تھی۔ تو بیک رسم خدا ابھی اپنی ہر نماز میں پہنچ  
آل پر ضرور صلوٰات بجھتے تھے۔ اس سے زاپد آل رسول کی اور کب  
فضلت ہوگی جو جزو عبادت ہونے کی وجہ سے جزو ایمان ہے اور  
یہ افضلیت ان کی خلافت و جانشینی رسول کا بہتر حکدار بناتی ہے۔

## تیسرا دلیل

اگر رسول خدا پر حکم خدا کی پابندی فرض ہے۔ اگر انہیے وعدہ  
رسول پر فرض ہے تو رسول خدا اور علی مرضی میں صفرتی میں معاہدہ  
ہو چکا تھا کہ علی مرضی حضرت رسول کے وصی و جانشین ہوں گے۔  
اس معاہدے کی شکل یہ ہے کہ جس کو تمام مو رضیں و محدثین نے تتفق  
طور پر لکھا ہے۔

رسول خدا کو خدا مل حکم ہوا ہے (وَإِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ إِذَا  
وَأَخْدَقَ جِبْرِيلَ مِنْ مَنْتَدِهِ مِنَ الْمُرْمَنِينَ)۔ ابھے قبیلے کو  
بلاؤ کر دعوت دیجئے، اور جو آپ کی پیر دی کرے، اور ایمان لائے  
اُس کے سامنے تجھے جائے ہو، رسول خدا نے اپنے فرمان داروں کو

جماع کیا اور قین مرتبہ مجمع قریش سے خطاب فرمایا، جس نے میرا ساتھ دھا اور جو میرا فرض ادا کرے، پھرے و عددوں کو پورا کرے، تبیغ اسلام میں میرا ساتھ دے، وہی میرا وصی اور وصیہ و خلیفہ ہو گا۔ کسی نے جواب نہ دیا، مبنی مترتبہ علی مرضی نے مجمع قریش میں کھڑے ہو کر مہربات کا وعدہ کیا؟

دیکھو جلد اسلامی تاریخوں کو۔ اس ابتدی حکم کی خوبی میں بن ایساٹ کس نے پورا کیا، کس نے رسول کے فرضوں کو ادا کیا، کس نے رسول نے وعدوں کو پورا کیا۔ اور کس نے رسم کی پیروی کی۔ کس نے تبلیغ اسلام میں رسول خدا کا مثل علی ساتھ دیا۔ علی مرضی نے تو عمر پورا کی، کیا رسول کا فرض نہیں ہے کہ اپنا خدمت پورا کریں۔ بیشک اسخوں نے بھی اپنے خدمت پورا کیا، اور اپنا وزیر و جانشین بنادیا۔

خوب سمجھو لو، خدا کا حکم خشیرہ و رقابت داروں کو دنوتا ہے۔ دعووں کا دن بھی معین تھا، اسی روز صعاہدے کی تکمیل ہوئی خلقدہ رہا اُس دعوت میں وجود بھی نہ تھا، خودہ خشیرہ اور فرہیت داران رزخوں کا نہ رہتے تھے، نہ اُس روز بجز علی مرضی کوئی ایمان ایمان نہ رہا۔ نے جن شرطوں کے ساتھ وعدہ کیا تھا اُن شرطوں کو خلفاً رہنے پر بدرا کی، سچھر خنیبہ و وزیر رسول کا کوئی بھی کس اتفاق سے بن سکتا ہے۔

## چونکی دلیل

تمام اسلامی فرقوں نے علی مرتضیٰ کو رسخند امام خلیفہ جو شان  
بیا ہے۔ بلا اخلاف یہ خوارج و ناصب کے۔ اخلاف ہے تو  
خلافت بلا فصل ہے وہ علی مرتضیٰ کے استھان خلافت و تابیت کی  
سلسلہ و غیرہ تسلیم دلیل ہے۔

اب آزادی پر، رسول کی حدیثوں اور قرآنی آئینوں کو جو ایک  
طوف شان علی و آل علی میں وارد ہوئی ہے۔ دوسری طرف ریغول  
ما بیان صحابہ کی حدیثوں اور قرآنی آئینوں کو جو شان طوفانی  
صحابہ میں کھی جاتی ہے۔ ان کے موازنہ اور مقابلہ ہے پیش فرمید  
ہو جادے گا کہ کون انہیں سے افضل تھا  
بھی کبھی زبردستی ہے کہ انفل کو جمع کر جو مستہ نبی فرمدیں  
ہو دیکھ کر علیفہ نہادیں۔ اسی طرح سے یہ علی دیہتے بلہ  
صحابہ اور زندگی کے ہر شعبہ میں موازنہ کرو وہ تن صفات کا حمل  
ہواں کو منصب خلافت کب جمع کر سکتا ہے۔

## پانچوں دلیل

ہر دنیا مرد مسیح کو ایسا ہونا چاہیے جو اپنے اور رسخند بھر کر  
رکھتا ہو، مذہب دیہ۔ قائد ذریعہ کے لئے یہ لازمی شرط ہے۔

ہر نئے اسلام شاہر ہے کہ خفاریں سے کسی نے کہا۔ مجھ کو  
چھوڑو جب کہ تم میں علی موجود ہیں، کسی کہا۔ ہر وقت مجھ پر ایک  
شیطان ملکہ رہتا ہے، اج ب مجھ کو سمجھی پر دکھو بیدھا کر لیا کر دیکھنی ہے  
مار پایا کہا کہ۔ علی نہ ہوتے ز عمر تک ہو جاتا۔ اسی خدا سے دعا میں  
اٹھتے۔ علی کے بعد مجھ کو باقی نہ رکھتا۔ اسی خدا سے خدا سے پناہ اٹھتا ان  
شکوں کے وقت جیکے حل کے لئے علی موجود نہ ہو۔  
اب بتاؤ بناہ و سالیخا روحی ایسے ذنب لوگوں کو قابل و  
زہم کی بیا جاسکتا ہے؟ ہرگز نہیں۔

## چھپی دیکھیں

قرآن مجید، تربیت و انبیاء کا نہت فیصلہ ہے کہ صرف  
سے ہر نبی نے خود اپنا وہ می وعائشین مقرر کیا ہے۔ قوم کے شوہر  
و اصحاب سے علی میں نہیں آیا۔ خاتم النبیین کو کس ابادت کی نزا  
ل رہی ہے کہ ان سے پہنچیں پایا جائے، اور امت کو یعنی  
دید پایا جاوے۔ کسی حکمِ ذہبی میں رسول نے اس سے پہنچیں  
نہیں کی۔

لمرہب اگر خدا ای ہے تو خدا ابھی اپنے رسول کو ہر ذہبی ای ات  
کا حکم دیتا ہے، اور رسول اس سے کو پوچھنا ہے۔  
خلافت رسول ابھی اہم چیز ہیں کے ملے کرنے کو سبقتی کی

وہ مدد حصوب ہو، اور عرض و دفن و کفن رسول پر مقدم ہو۔ ایسی اہم  
شے کر رسول امت پر پھر جاؤں۔ یہ رسول کی کمزوری و نا عاقبتی مانندی  
ہے کہ نہیں۔

تاریخوں، احمد بن مسیح کے دیکھنے سے قطعی فیصلہ ہوتا ہے کہ رسول خدا  
نے اتنا اہم وکوشاش سے بعد کے لئے کل اخلاقی کردار تھا،  
اوی خود اپنا جانشین مقرر کر گئے تھے۔ اگر تاریخ و حدیث کی پیشہ شہادتیں  
ماہافی میں تو اسلام کا کوئی واقعہ سبی تاریخ سے نابت نہ ہو گے گا،  
اور تاریخ اسلام کا کل وناقص و بے بیا و غلط ہو جاتی ہے۔  
اس لئے کہ اسلام کا کبھی واقعہ اتنی کثیر شہادتیں نہیں رکھا جاتا  
مسئلہ خلافت۔

## ساتویں دلیل

تہذیب و سیاست عالم کا اتفاق ہے کہ وہ پارٹی جو حصول  
مقصد میں جدوجہد کرے اور کسی اختیار و فرمانی سے مدد نہ کرے  
اُسی پارٹی کو استھان ہے کہ کامیابی و حصول مقصد کے بعد کا پورا  
تعمیری پروگرام چلاوے جس نے طاقت حاصل کی ہو دی صحیح طور  
پر اُس طاقت کو جی اسٹھان کر سکتے ہے۔

اگر دوسرے اس قام کو ااختیار جگہوں میں تقرر کر دیا جائیگا  
جسیں نے طاقت حاصل کرنے میں کوئی نیت نہیں تو

اُن کے اندر نہ طاقت ہو گی نہ اعتبار کے قابل ہوں گے، اور نہ وہ  
بند نظری ہو گی جو اسلامی تحریک کے لئے بجد ضروری ہے۔

تاریخ اسلام سا نے رکھ دی، اور اصول ذکورہ کی جا پہنچ کر کے  
فیصلہ کر دی۔ رسول خدا کی زندگی اور اجد و فات کس پارٹی نے اسلام  
کے لئے جدوجہد و ایثار و تحریک کی، اصحاب بنے یا اولاد نے،  
اور کوئی پارٹی قابلِ اعتماد نہ ہے جس کے ہاتھ میں بعد رسول اسلام  
کا تعبیری پروگرام دیا گا جادوے۔ تاریخی شہادتیں صاف فیصلہ  
علی وآل علی کے حق میں کریں۔

## اٹھویں دوہلی

تاریخ اسلام کا مطالعہ کرنے والے صحیح فیصلہ کر سکتے ہیں کہ  
حصولِ مقصود پر رسول خدا کے دو شیش جو شیش طرح سے رسول خدا  
نے جدوجہد کی اسی عنوان سے علی وآل علی نے کی۔

تاریخ میں کتنا ہی بناوٹ سے کام لو، خلاف ثابت نہیں  
ہو سکتا۔ دوسریں کی کادشیں اُن لامیوں پر جن لامیوں پر رسول خدا  
کام کر گئے سمجھتے، ہر گزہ سمجھیں تاریخ موجود ہے۔ بھر کی بے انسانی  
ہو گی اگر بعد رسول خدا اُن کا جانشین علی مرتفعی کو نہ مانا جادوے

# نویں دلیل

خود رسول خدا نے معاشرتی، اقتصادی، ملکی، سیاسی، تبلیغی، جو خدمات علی مرتضی کے سپرد کئے تاریخ اسلام اس کا پتہ دیتی ہے کہ من جب تا جمیع کسی صحابی سے اُن خدمات کا تعلق نہیں پیا ذر اتنی خدمات کل سے کل محمد رسول میں علی ہی نے انجام دئے اور رسول خدا نے اپنے قول و فعل سے بار بار بھی ثابت کیا کہ علی ہی سخت ہیں کہ جنگ کے بعد کا پروگرام انسپر کے ہاتھ میں رہے۔

# دسویں دلیل

تاریخ عالم ثابت کرتی ہے، جس پارٹی نے ملاقیت حاصل کی ہے اُنسی نے تعمیری کام شروع کیا ہے۔ رسول خدا نے طاقت حاصل کی۔ انہوں نے علی مرتضی کی شرکت سے کام شروع کیا۔ کام ختم نہ ہونے پا یا تھا کہ وفات ہوئی۔ خلافت وزارت کی کسی بھی کو ضرورت ہی نہیں رہتی۔ اگر بھی اپنی زندگی میں بکار بیویتی تمام کر جائے تو مکو بیوی را سنبھال پر چلانا سمجھی تو کام وصی و خلیفہ کا ہے۔ لہذا رسول کا شرکت کہر، خون جر رسول ہے کا جزء، اُن کے

مشن کا چلانے والا علی مرتضی تھے، ان کے سو اکسی درسے کو  
کیا حق ہے کہ تعمیر اسلامی کا ہام شروع کرے۔  
اسلام نہ لکھ گیری کے لئے آیا تھا نہ لکھ گیری اسلامی  
تعمیر ہے، وہ تہذیب نفس، تکمیل انسانیت کے لئے آیا تھا، وہ حلقی  
زرق، تعلیم و تربیت اُس کا مقصد تھا۔ تا ان تھے اسلام خود فیصلہ کرے گی  
کہ محمد رسول اور بعد وفات رسول کس نے اس پر دکرام کو پورا کیا۔

## گیارہ صہوں دیل

تکام پار نیشنری حکومتوں میں عبیشہ سی ہوا ہے کہ قوم پروروں  
بی فرع انسان کے ہمدردوں اور غیر قوم پروروں میں نفرت و  
امیاز کو قائم رکھتے ہیں، برابر جلد و جد کرتے رہتے ہیں۔ یہ وہ حق ہے  
جس کو کسی قوم نے جو سبھی آزاد و مسجددار ہے، بری سے بڑی قربانی  
کے بعد سبھی ہاتھ سے نہیں دیا ہے،

اور یہ بات انسانی مساوات کے بھی خلاف نہیں ہے۔  
تاریخوں کو عذر سے دکھیلو، رسول الحدیث اور علمی مرتضی اور ان کی اولاد  
قوم پرور اور ہمدرد نوع انسان کے جانے کی سستی ہے یا ان کا  
غیر بہر دو گردہ کی صحیح تاریخ کی روشنی میں حالات زندگی دکھنے سے  
معلوم ہو گا۔ رسول کی آنکھے بند ہوتے ہی ان کے بعد کی حکومتیں

ایسی نہ رہیں جو فرم پورا اور بینی نوع انسان کی ہمہ دہنیں۔  
 چھر اُس وقت کے قانون مرد چہا اور قانون ساز جامعنوں کی  
 قابلیتیں دیکھو، اور اُن کا بے لگ موازنہ اُن قوانین سے کر دو جو  
 علی و آل علی نے بنائے، قرآنی روشنی میں۔ چھر دو نوں جامعنوں  
 کی قابلیتوں کو دیکھو تب شخصیہ فیصلہ کر سکو گے کہ قوم پوری اور  
 انسانی ہمدردی کا مکمل میزنه کس گردہ میں تھا۔

جب دو نوں گردہ ہوں اور اُن کے قوانین کا موازنہ کر دے گے  
 تب سات معلوم ہو گا کہ مثل رسول علی مرتضی اور اُن کی اولاد ہمدرد  
 نوع انسانیتی۔

اُس کشت و کشرا اور زمانے کی سخت ترین گرفت میں بھی علی و  
 آل علی قوم پوری و ہمدردی نوع انسان پر اس طرح سے اڑے  
 رہے کہ ایک نارتھ دان بہوت ہو جاتا ہے۔ دوستوں کا کیا ذکر دیں  
 و فاتح بھی اُن کی ہمدردیوں سے محروم نہیں رہے۔ لہذا ابلی اتعصب  
 عقلی فیصلہ سی ہے کہ علی و آل علی کو غیروں پر انساز و نصیحت ہو اور  
 قوم کی تعبیر اسخیں ہاتھوں میں دی جائے۔

## باقصوں دلیل

اخلاق، نسبات، حاجاتیات، اور فریکل خواص بک دراثت

سے حاصل ہوتے ہیں۔ یہ لازمی نہیں ہے کہ اُس نسل کے تمام افراد  
کل صفات نسل کے مکمل حاصل ہوں۔

وہ نسلی صفات کسی میں ظاہر و جلی ہوتے ہیں، کسی میں خنی  
کسی میں کالی کسی میں ناپس۔

وہ سلسلہ نبوی و رسالتی جو حضرت آدم سے حضرت علی مرفقی  
سے چلا آیا ہے، ہماری بھیں دیکھ لو، توریت و قرآن مجید کی ورقہ گردائی کر دالو  
معلوم ہو گا کہ سلسلہ نبوت و رسالت ایک قوم اور ایک نسب میں رہا  
ہے۔ لہذا خاص نسلی جملہ انسار اور صیارہ میں دراثت اجلی و خنی میں گے،  
اور ہر نبی دو گھنی ایک دوسرے کے منظر ہو گا۔

اسی کو قرآن مجید نے کہیں، «لَا نفَرَ قَبْلَنَا حَدَّدْنَا  
سَعَيْنَا بِيَمِنْنَا وَلَا نَفَرْنَا بِيَمِنْنَا»۔ و فضیلیا علی اثاث جم  
سے ب کی یکساں ساخت، یکساں تعلیم کا انعام کیا ہے۔ اور اسی کو  
رسوی خدا نے علی مرفقی اور اپنی اولاد کے بارے میں فرمایا ہے۔ مختلف  
پیراپوں میں بھی فرمایا، علی پیر افسوس ہے۔ «عَسَى مُحَمَّدٌ  
مِنْ أَهْلِهِ أَنْ يَنْهَا عَنِ الْمُحْسِنِينَ»۔ میں حسین محبوب سے ہے اور  
میں حسین سے ہوں۔ اور بھی فرمایا۔ «هُمْ میں کا پہلا مُحَمَّدٌ ہے، اور  
وَسَلِّیْلُ مُحَمَّدٌ ہے، اور آخری مُحَمَّدٌ ہے، اور ہمارے سب مُحَمَّدٌ ہیں۔»  
معلوم ہوا رسوی خدا اور اُن کی اولاد و ارث اخلاق و خصالیں  
بنتی و رسالتی تھے، اور انے خاندانی و نسلی خصوصیات کے منظر انہم  
تھے، اسی طرح سے تو ہمی تغیر کے اصول سے واقع تھے، جیسے

ابن ارجه کی وجہ سے وہی اسلامی پالس کا خاکر بنا سکتے تھے، بے تعصی کے ساتھ تاریخ ابیا مکی روشنی میں حالات کی انہ معموریں کی جا بخ کر دیتے ہیں۔ تعلیمیں، تبلیغیں، فدہ برابر فرقہ نہ پاؤ گے۔

## تہضیل و دل

قانون مرد جو عرب اٹھا کر دیکھو، مسیح قبیلہ ہیئتہ قبیلہ کی ایک فرد ہوتا تھا جو اپنے نسل کی نسل خصوصیات و قومی صورتیات سے واقع ہوتا تھا۔ رسول نبی خدا نے جہالت کے مرد جو قانون میں بیک تریم و تنخ کی، یکن تاریخ نہیں تھا دیتی کہ اس عربی قانون میں کوئی تریم و تنخ کی ہو۔ خود رسول نبی خدا نے خاندان میں سیاست و ریاست اسی قانون عرب کے اختتہ رہی۔ متولی خانہ کعبہ قاصی عرب کا۔ فوجی پہ سالار، پمام محمدیے اُنھیں کے خاندان سے مخصوص تھے۔

حضرت موسیٰ نے اپنی فوجی ترتیبیوں کی اسی طرح سے کی تھی۔ ہر قبیلہ کے چناؤ میں اُسی قبیلہ کا سردار مقرر فرمایا، اور ان سرداروں کو اپنے سیاحائی حضرت ہرون کے اختت رکھا (تورت کو دیکھو) دو رہا صڑہ میں جب کہ تدن و سیاست میرا جھ کیاں کو پہنچا جی۔ ہے، اقوام عالم کا گھلام ہو امطا لبہ ہے کہ اجنبیوں اور غیروں کو کوئی حق حکومت کا نہیں ہے، وہ نسلی خصوصیات و قومی صورتیات کو نہیں جانتے

ہر لکھ اُس لک کے باشندوں کے لئے ہے۔ اگر یہ اصول صحیح ہے اور یہ مطالبہ حق بجانب ہے تو یہی اصول بنی ہاشم کے تبیدہ میں بھی جاری ہو گا، اور غیر تبیدہ کو حکومت و سرداری کا حق نہ ہو گا۔

نبوت و رسالت چونکہ لک داری و جہالت بانی نہیں ہے، وہ فضایت و سامراج نہیں ہے، اس لئے وہ عام ہے۔ خونصکر بن ابر قرائیت مروجہ عرب بعد سو نہاد اخلاق انت کے چنان ویں انسانیں کا وارث اُن کا جانشین و خلیفہ ہو گا۔ اور شل حضرت موسیٰ مجنوں نے اپنے تمام قبائل پر اپنے بھائی حضرت موسیٰ و سردار مقرر کیا تھا۔ رسوئی خدا نے ہمیں دیکھائی کیا، بیتِ یسوع میں ایک کو دوسرے کا بھائی بنایا، اور جسی کو اپنا ہی دینی سمجھنی بنائے رکھا، اور منزہت ہاروںی عطا فرما کر سب کا سردار بنایا، اور فرمادیا تھا کہ نہ کسی دوست ہے جو ہاروں کو مدد سی تھی۔ یعنی یہ ہے بند بنی نہ ہو گا یہ دیکھو یہ تمام اسلامی تاریخون کو۔

## ہم تو ہمہ سے میکاریں

قرآن نبی کو دلیجو ہے، بنی اسرائیل ایک ہی خرض تھی، یعنی اخلاق اُن کی انسانیت دسائیں۔ نشوونت نے نے نے انہیا سبیث نہ ہوئے تھے۔ اُنکا بیانہ تھا: ﴿نَلَّا يُرِيدُ هُنَّا بَشَّرٌ فَنَّبَثُ بَشَّرًا مِّنْ بَشَّرٍ﴾

بھی، جلد انبیا میں ایک بھی چیز رہا کہ، بخت نفر، افسوس یا ایشور،  
فیض و لیس نہیں ہوا۔ سب کے سب رو حادثت و خدا پرستی کی تبلیغ کیلئے  
مہوت ہوئے تھے، اور اپنی غرض بعثت کو پورا کیا۔

جن خاص نبیوں کی مثال حضرت موسیٰ، حضرت یوسف، حضرت موسیٰ  
حضرت سلیمان پیش کر سکتے ہو، ان انبیاء کی حکوموں کے، باب و علی کا  
پتہ نہ د فرقہ و احادیث، اوقات تاریخ، و توریت سے ملے گا، بد تلامیم جیسیں  
متوہمات ملکی دسرا پیداری کے لئے مقصیں و فناعی تھیں۔  
رسوی خدا نے ہمیں غیر مکول میں دنوں بھی جگہ تبلیغ فرمائی تھی، عسکری  
نماشی، در قوت لے منظہ ہر سے نہیں کئے تھے۔ ہمایہ قوموں کے ان  
و امان ہب خلل انداز ہے نہیں کی سکی۔  
خود خدا نے سور و تبعید میں فرمایا ہے ملکی اور زبانوں میں ایسا  
بھی سچا ہیا جو باری نہ نیاں پیش کرے، اور قوم کا نہ کیا یہ نفس کرے  
اُن کو تاب و حملت کی باتیں سکھا دے۔ بی پھر غرض بعثت رسول  
کی۔ خود رسیخدا نے فرایا تھا، میں متعارے اخلاق سدھانے  
آپا ہوں؟

لہذا بعد رسول خدا اُن کا وہی جانشین ہو گا جو نی کی بعثت  
کی غرض کو پورا کرے۔ علم و حکمت کی ابیں سکھا دے۔ ہر رہ قوم و ملت  
ہو، اسی و امان کی ذمکی اسپر کرنا سکھا دے۔

خیگھوئی، خوزنی، حبس کو محبت را پنا طڑہ اپنا زبانے ہوئے

تھے، اُن کو امن و آشی سکھا دے۔

اب بتا دو بعد سو نخدا اُن کی اولاد سے علمی و عملی تعلیم سے  
جی غرض پوری ہوئی یا اُن خلافتوں سے جنہوں نے خوب کی خیر نظر میں  
جیگجوئی و حشمت گری، اور امن سوزی کی نظر نبا کر تعلیم دی اور غیر اذم  
وہ سایہ افواہ کے امن و امان کو جلا کر خاکستر کر دیا، اور روحانیت پیش  
درز کی نفس و علم و حکمت کی تعلیم کو خاص بناہ کر دیا۔

## پندرہ صویں دل

اجماع دشمنی و غلبہ کو روحانیت و اخلاق و خدا اعیش ذہبیت  
میں کوئی دخل نہیں ہے۔ جس کو خلافت کے لئے فندری سمجھا گیا ہے  
ذکور ہے چیزیں ملکیت و سرمایہ داری کے لئے ہیں جس کے لئے  
ذکری بھی آیا۔ کتاب خدا آئی۔ روحانی پیشوائی کا وہی اہل ہے، جو  
روحانیت علم و حکمت و پرہیز کری میں افضل خلاق ہو۔  
ذہبی را ہٹائی مہیشہ مذہبی ہاتھ میں ہٹانا چاہئے۔ نارتھ ویرت  
اس کا صحیح فیصلہ کر سکتی ہے عقل و حدیث و قرآن اس کے حکم ہیں،  
جس کے حق میں بھی فیصلہ کر دیا جس وہی خلیفہ برحق ہے۔

# سو ٹھوپیں دیل

اگر ذہب میں مجبوریت ہوگی تو وہ خواہم کا ذہب بیوگا، خدائی ذہب کملانے کا ہرگز ممکن نہیں ہے۔ خواہم دیمپور کے نظریات میثہ بدلنے رہتے ہیں۔ احوال کے اثر جغرافی تغیر تعلیم کی نوعیت بدلنے سے بدل جاتے ہیں۔

سائیکا لو جی کا پسلہ مسئلہ ہے، اور تاریخ کا ناقابل تردید واقعہ ہے، جس وقت اور جس موقع پر خواہم کا نظر ہے بدلا اُنسی اختقاد و نظر ہے کے ماختت خواہم ہیشہ اپنا پیشووا اور پر بیڈنٹ بنا تے رہے ہیں۔ ہیشہ سو سائی کا ان نظریوں پر اتفاق و اجماع ہوتا ہے، جن کا ان کو اختقاد ہے۔

عالیہ سر کی مجبوریتیں اور ان کے استعمالات کو دیکھو، پہلک رہ جان، پہنچیں جنبدات و معتقدات و احکام کے ماختت ہوتا ہے۔ ذہب میں اگر مجبوریت و اجلاع و اتحاد کی گنجائشیں ہوگی تو وہ کبھی اس طبعی و نظری و نون سے ملحدہ نہیں ہو سکتی۔

خود فیصلہ کرو کہ یہ مہبی و بیان میں کب کار آمد ہے۔ ایسا ذہب خواہم کا ذہب ہوا، خدائی ذہب ہرگز نہیں کہا جاسکتا۔

## ستھوں دل

خلاف کے لئے اجماع کو دلیل فرار دینا بالکل بے اساس  
نہ ہے (دیکھو ہماری کتاب مجموعہ تواریخ اسلام)۔ اجماع سے دادکسی  
نہ ہے پر جماعت کی تھی اتفاق کرنا ہے۔

یہ کوئی نہ ہے اس لئے نہیں ہے کہ اکثر دوستی خلاف،  
حق پر اجماع و اتفاق ہو جاتا ہے۔ اسی لئے اجماع سے مجبوراً کر خود  
اجماع سازوں کو کہنا پڑتا ہے، دیکھو احوال اکابر واعیان صحابہ و ائمہ  
الہیئت جو بطریق اختصار حسب ذیل ہیں۔

**حضرت علیؑ کا قول** ابن کوات فرمایا "جماعت سے مراد الہ  
کم ہو اور فرقہ بندی سے مراد الہ باللہ کا جمیع ہونا ہے، خواہ اُن کی تعداد  
اکثر ہو (دارۃ المعارف جلد اسٹاف)

**عبداللہ بن مسعود کا قول** اخمر بن مسیون سے فرمایا "بیان حست کے  
اک ہو گئے ہیں، جماعت وہی ہے جو حق کے طابن ہو، خواہ تم اکینے  
ہی کیوں نہ ہو۔

دوسری ردایت میں ہے کہ مفہوم پر انسو، ہے اکثر آدمی

جماعت سے عذر ہو گئے، اور جماعت توہی ہے جو خدا کی اطاعت کے بوجب ہو۔ (انفانہ اللہ عان م ۲۹۱ باب حفظ ص ۲۲)

سینان ثوری کا قول اگر ایک عالم نہ بانی پیار کی جوئی پر تھا رہ جائے تو اُسی پر جماعت کا اطلاق ہو گا۔ ملا علی قاری نے اس کی شرح میں کہا ہے کہ جب چیزت جماعت قائم ہوتی ہے۔ (یعنی علم فقہ) چونکہ فقہ کے پاس وہ چیز ہوتی ہے اس لئے وہی جماعت ہے (شرح فقہ لکبر م ۲)

امام الوجینیہ کا قول میعاد عدل میں تعداد کا کچھ ساذھنی ہے یوں کہ تہا جو وہ فین دی جاتی ہے ایک بخش کو وہ ایک جم غیر کو نہیں دی جاتی۔ (فتاویٰ عالمگیری جلد ۲۔ باب ۲ ص ۲۲)

امام نعیم بن حماد کا قول جب جماعت بگر جاوے تو جماعت ایسی حالت میں تھی وہ حقیقت جماعت تھا ہی رہ جاوے۔ ایسی حالت میں تھی وہ حقیقت جماعت ہو گے — (انفانہ اللہ عان م ۲۹۲)

امام ابیری کا قول سنت کو نزک کرنا، اور بدعت کی چیزوی میں جماعت کی چیزوی کرنا اور حقیقت جماعت سے عذر کی ہے (مرفات شرح مشکوہ جلد اصل ۲)

امام ابو شامہ کا قول اخیریت میں جاں کیسیں جماعت کی

ہیردی کا حکم ہے۔ ہر مقام پر اُس سے پہرا دیتے ہے کہ حق کی پہر دی کے ساتھ ہو خواہ حق پر ملے ہو یا ملے مخوذ سے ہی ہوں، اور مخالفین کی تعداد بہت زادہ ہو (الباعث ملا)

ذکر رہا تو اس سے معلوم ہو گی کہ اجماع کوئی شے نہیں ہے تمام عالم کا حق کے خلاف اتحاد و اتحاد خلاف قرآن و سنت و عقل کوئی از نہیں رکھتا، اور حق نہیں مٹ سکتا۔

بعد سونہ خدا نما طہ زہرا، علی مرضی، حسن مجتبی، امام حسین اور جلہ بنی اشتم، اور جانب سارے صحابی، جانب سلمان صحابی، جانب ابو ذر صحابی، جانب مخداد صحابی، جانب چابر صحابی وغیرہ وغیرہ

ایسے ایسے بزرگ صحابیوں کا اجماع سقیدت علیحدہ رہنا اور خلافت جانب ابو بکر کو تسلیم نہ کرتا، خلافتی درباروں جمل و مضمون، کے میدانوں، کریلا و کوفہ کے مقابلوں پر حضرت امیر و حضرت امام زین و حضرت امام حسین علیہم السلام کی تغیریں باتیں ہیں کہ حضرات ذکرین نے مرنے و ممکن اس اجماع خلافتی پر اتنا بھی نہ کی۔

اسلام کا دعویٰ کرنے والے کس جو اُن کر سکتے ہیں کہ ذکرین کو نا حق کو شر کریں، اور اگر کوئی ملت اخ اس کی جو اُن بھی کرے تو ایک دوسرے بڑے جرم کا ملکب ہو گا۔ یعنی ایسے نا حق کو شر (نحو و باشد) کو چوخ تھا خلیفہ کیوں بنایا۔ اگر نا حق کو شی کو بھی ملیفہ بنایا جاسکتا ہے تو پھر بھی خلافتوں کا بھی اسی پر قیاس ہو گا۔

لہذا حامم اجمع خلافت خدا کو نہیں مل سکتے۔

## اسٹھارِ حجیں و مل

اگر پیلسِ مل و نما قابلِ انتہا ہے کہ بچوں کی تعلیم کا سلسلہ ہاں کی گرد سے شروع ہوتا ہے، تو اقرار کرنا ہو گا کہ علی مرضیٰ حسنِ بھی، اور امام حسینؑ کے علاوہ کوئی فرد عالم میں ایسی نہ سمجھی جس کی تعلیم کا سلسلہ کھوارے سے ہے لے کر وفات رسولؐ تک آغوش رہوں لیں ہوئی ہو، اور جن ذاتوں نے آنکھ کھول کر رسولؐ کی سیرت و عادات کے مطالعہ کا موقع ملا ہو

چہر رسولؐ ایسا مریٰ و معلم جانے پہ جائی، دامدادِ احمد نو اسون پر ایسا شفیق و مہربان ہو جس کی تظیرت ہو وہ کب تربیت و تعلیم میں کوئی دلیل اُنھار کھو سکتا ہے۔

اسی لئے تو رسول خدا نے فرمایا ہے: "میں شہرِ علم ہوں علی اُس کا دروازہ ہیں،" کسی جی فرمایا ہے، میراں اہل علم علیؐ کے پاس ہے،" امام حسینؑ علیہ السلام کے بارے میں فرمایا ہے، "اُن کا علم میرا علم ہے،" لہذا اقرار کرنا ہو گا کہ یہ تینوں مقدس سہیان سیرت و علم رسول خدا کا نوونہ نہیں۔

اس کے بعد یہ بھی مانتا پڑے گا کہ بعد رسول خدا اخلافت و امانت

کے بھی بھی سخت ہوں گے، اور تمام امت سے یہ افضل ہوں گے یہ وہ چند دلیلیں تھیں جن سے شیعہ خلافت و امامت کو منصر علی و آل علی میں سمجھنے پیدا۔

شیعوں کو عام مسلمانوں سے کوئی سرد کار نہیں ہے، وہ ان اصول کو مانیں یا نہ مانیں۔ نہم کو کسی سے ناظرہ مقصود ہے، جو کہ شیعوں کی زندگی کا ہر شعبہ امامت پر مخصوص ہے، اور انہیں اموں کے احوال و افعال جو صحیح تر جان رسم خدا کے پیشوں کے ہر عمل کو اموں کے احوال و اعمال سے علاش کرنا چاہیے مگر اس لئے ہم نے بطور اختصار چند دلیلیں میں کی ہیں تاکہ غیر افراد کو شیعہ نظر نظر معلوم ہو۔

بعض سادہ لوح کہتے ہیں کہ تیرہ سوال کے فقدم کو زندہ رکنا ہے سو ہے، لیکن ہم ان ہے کہتے ہیں کہ خدا اذل، ابدی، سردی ہے۔

لہذا محدثین مطالبہ کر سکتے ہیں کہ اذل و قدیم خدا کے اثبات اور ائمہ کے انتہ کے قصہ کو اب تہ کر دو، کہ بحث و مباحثہ کا اب خاتم ہو، لیکن جب ان مباحثہ کو اس نظر سے دیکھا جاوے کر جیا تو اس سہر شعبہ زندگی کا ہیں تو کچھ نکر دو، ترک ہو سکتے ہیں۔ اب بحث و مباحثہ جنگ و جدل و دول آزادی ختم کر دینے والی چیز ہے۔ لکھ دینیکمودی دین: پرہر ایک کو غل چاہیے۔

۱۹۵۷ء